
PANEL BIBLIOTECA 

“RELATOS DE PACIENTES DE FREUD.  

H(a)cer saber sobre un análisis”. 

 

 

 

Ana Laura García 

Comienza Agustín Muñoz Cabrera, tenes la palabra.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 

“Confesiones de un psicoanalista”, es un libro que me resultó apasionante. Espero que pueda 

transmitir esa misma pasión. En primera instancia quisiera hacer mención a una crítica que 

hace Lacan en el seminario de “Los escritos técnicos de Freud” a los psicoanalistas de la 

época. Recalca que existe una gran distancia entre la práctica de los analistas y las 

elaboraciones teóricas que de ello hacen. Dice que no es el único que se ha planteado esta 

pregunta: ¿qué hacía Freud efectivamente? El texto de Theodor Reik es un intento de 

responder a esta pregunta que se hace Lacan.  

Voy a presentar a Theodor Reik. Nació en el año 1888 y murió en el año 1969. Tiene entre 

libros y artículos, más de cien obras. Es un autor muy prolífico. Fue un melómano, admirador 

de Gustave Mahler. Viniendo del campo de la filosofía quiso estudiar medicina para poder 

ejercer el psicoanálisis, cosa que Freud le desaconseja. Esto que Freud le dice tendrá 



consecuencias a posteriori en la vida de Reik. Tenía una profunda veneración por Freud. Se 

cortaba la barba como Freud, caminaba como Freud, hablaba como Freud. Le decían “el 

Freud de imitación”.  

Como punto de partida voy a poner el énfasis en el título del libro. Llama la atención, teniendo 

en cuento que se trata de un analista formado que gozaba de la confianza de Freud, (Freud 

le derivaba pacientes a Theodor Reik), que haya titulado al libro “Confesiones de un 

psicoanalista”. Sobre el final del libro el mismo Theodor Reik va a decir que concluir el libro 

es llegar al final de una gran confesión. Dice que toda confesión por la confesión misma 

resulta algo aburrida si no tiene ciertos rasgos adicionales.  

Por ejemplo, cita “Las confesiones” y dice que lo que hace atractivo este texto es el conflicto 

religioso que presenta San Agustín. También cita “Las confesiones” de Rousseau y “Poesía 

y verdad” de Goethe. Reik resalta que: “lo interesante de estos textos, es que no solo 

escuchamos en ellos sus palabras sino lo que se expresa y da a entender más allá de las 

palabras”.  

A partir de estos desarrollos, cabe la pregunta de ¿qué lugar tiene la confesión en un 

análisis?, si es que tiene algún lugar. El 25 de octubre de 1912 Ferenczi le envía una carta a 

Freud, en épocas en que Jung, siendo su presidente, se encontraba en pleno conflicto con la 

IPA. La carta dice así: “Jung una y otra vez se desvía de los caminos de la ciencia verificadora 

para convertirse en fundador de una religión. Su mayor preocupación no es la teoría de la 

libido sino la salvación de la comunidad cristiana. Identifica la confesión con el psicoanálisis 

porque ignora obviamente que la confesión de los pecados es una tarea menor de la terapia 

psicoanalítica. Su misión prioritaria es la demolición de la imago del padre que no tiene lugar 

en la confesión.” A los dos días Freud le responde a Ferenczi, “huelga decir que sus 

observaciones sobre Jung me parecen evidentes.”  

Me parece importante destacar en qué lugares Freud trabajaba la cuestión de la confesión. 

Este tema fue planteado en la Escuela en lo que en su momento se llamaba “Curso para 

entrar el discurso del psicoanálisis”, del año 2011. Llama la atención que el texto donde Freud 

más hace hincapié en la cuestión de la confesión es: “Pueden los legos ejercer el 

psicoanálisis” que es un alegato que Freud escribe en defensa de Theodor Reik, que era 

objeto de un juicio de mala praxis por curanderismo. Es decir, por haber ejercido el 

psicoanálisis sin tener un título de médico.  

Ustedes saben que Freud en este texto inventa un interlocutor con el cual dialoga. Entonces 

dice Freud: “En el psicoanálisis proponemos al paciente la asociación libre, que diga todo lo 

que se le ocurra, que no mantenga nada en reserva” y el interlocutor le contesta “el neurótico 

tiene algo que lo oprime, un secreto, ese es sin duda el principio de la confesión”. Freud le 

contesta, “la confesión es una introducción, lejos está de ser la esencia del análisis. En la 

confesión el pecador dice lo que sabe, el neurótico debe decir más”. Entonces el neurótico 



debe decir más de lo que sabe o debe decir más de lo que quiere o en todo caso para entrar 

en el dispositivo analítico tendría que consentir hablar sin saber lo que dice, a decir lo que se 

le ocurre, no a decir lo que quiere. Entonces Freud dice: “No tenemos noticias que la confesión 

haya eliminado alguna vez un síntoma”. Es decir, no implica la reformulación de la posición 

del sujeto.  

Hay un sin duda un parentesco entre la confesión y la hipnosis. Freud desde el principio, 

desde un escrito temprano, “Tratamiento psíquico, tratamiento del alma”, pone el énfasis en 

el lugar del hipnotizado en tanto que se ubica en una posición de obediencia y credulidad 

hacia el hipnotizador. Ahora, lo que va a aclarar es que esta obediencia y credulidad no es 

absoluta, hay un punto donde el sujeto no obedece ni cree al hipnotizador. Este tópico está 

retomado por Lacan en el seminario “Las formaciones del inconsciente” cuando dice que todo 

hipnotizador sabe que el hipnotizado es hipnotizable hasta cierto punto. Hay un punto donde 

el hipnotizado se resiste a la hipnosis y lo que resiste a la hipnosis es el deseo. No tal o cual 

deseo sino el deseo de tener el propio deseo.  

Entonces, podemos considerar que por más que alguien se proponga en un análisis confesar 

su secreto máximo, hay algo que no va a poder confesar nunca y no porque sea un gran 

secreto sino justamente porque es inconfesable. Si tenemos en cuenta que, como nos lo dice 

Lacan, el deseo es incompatible con la palabra, el deseo es en sí lo inconfesable. Retomo 

aquí lo que decía Theodor Reik: “En toda confesión lo importante es lo que se expresa y se 

da a entender más allá de las palabras”. 

Vamos ahora al análisis de Reik con Freud. Reik había hecho un análisis en el año 1913 con 

Abraham y consulta con Freud. Todo el texto “Confesiones de un psicoanalista” es una 

presentación autobiográfica tomado por el sesgo de la relación que Theodor Reik con su 

mujer, con Ella. Ella padecía de una enfermedad cardíaca desde muy chica y había sido 

operada de un riñón y ya estaba en su casa, había regresado del sanatorio y debía evitar todo 

esfuerzo físico debido a la debilidad de su corazón. La primera vez que vuelven a tener 

relaciones sexuales comenta Theodor Reik, fue una terrible experiencia. Dice: “Vi a mi esposa 

luchando por recuperar el aliento, con el rostro abotagado y el brillo azulado en torno de los 

labios”. Dice haber experimentado dos cosas: “Sentí temor a que ese corazón se detuviera 

de pronto” y agrega: “Tuve que admitir que la tentación de acercarme sexualmente a mi mujer 

estaba asociada con la visión de verla morir”. Hay un temor y hay una tentación que se 

conjugan y dice: “De pronto caí enfermo”.  

Reik comienza a sufrir accesos de mareos, vómitos, diarrea. Estos síntomas aparecen por 

primera vez un día que abandonó el sanitario donde había ido a visitar a su mujer. Dice que 

estuvo tan mareado que tuvo que apoyarse contra la pared para no caerse. Estos episodios 

iban acompañados de una sensación de muerte. Entonces Theodor Reik hace una consulta 

médica y le diagnostican una afección cardiaca en primera instancia para después ser 



diagnosticado de una intoxicación por nicotina y una enfermedad del oído. Le prescriben todo 

tipo de medicamentos que por supuesto no producen ningún efecto y curiosamente comenta: 

“Pasaron varios meses hasta que se lo mencioné a Freud”. Entonces Freud tiene una 

intervención donde le dice que no cree que eso sea una afección cardiaca porque es muy 

joven. Me parece importante destacar esta intervención, porque Freud no le dice: “Esto es un 

problema neurótico, venga al consultorio”. No le demanda nada. Entonces Reik se convence 

de que son síntomas de conversión y solicita ayuda a Freud.  

Hay una segunda intervención de Freud a destacar. Theodor Reik le comenta que pasaba 

casi todo su tiempo libre cerca del lecho de su mujer en el sanatorio. Entonces Freud le dice: 

“Quizá eso no sea muy bueno. Quizás sería mejor quedarse solo un momento, algo así como 

un cuarto de hora y luego ir a otra parte”. Dice Theodor Reik que quedó atónico y que no pudo 

entender esa intervención de Freud.  

Mientras tanto le sigue hablando de sus temores con respecto a los peligros de la relación 

sexual con Ella y agrega que había conocido a una muchacha mucho más joven que él por 

la que sentía una gran atracción, no solo sexual. Muchas veces se le ocurría la idea de 

divorciarse de su esposa y casarse con la joven, pero sabía que esto era imposible, que era 

imposible dejarla a su mujer en este estado.  

E s de destacar que el análisis tenía un límite temporal porque Reik tenía que volver a Berlín, 

entonces llega la última sesión y los ataques se siguen produciendo, no se resolvieron los 

síntomas. Reik se los vuelve a relatar en la última sesión y dice que Freud durante esa sesión 

no había dicho casi nada, había escuchado en silencio y casi al final de la sesión interviene 

diciéndole: “¿Recuerda usted la novela El asesino de Arthur Schnitzler?”. Reik quedó 

totalmente sorprendido (hay un texto de Theodor Reik que se llama “El psicólogo 

sorprendido”, texto citado varias veces por Lacan). Dice Reik que no pudo comprender, no 

entendió nada la intervención de Freud y queda como a la espera, aguarda una explicación 

de Freud, pero Freud hace silencio. Es decir, hay una intervención muy breve con una 

pregunta enigmática entre dos silencios.  

Con respecto a esta posición de silencio de Freud, recordé el caso de “Psicoterapia de la 

historia”, Emmy Von N, donde Freud le preguntaba insistentemente de dónde venía esto o 

aquello entonces la paciente le pide que deje de preguntarle de dónde viene esto y de dónde 

viene aquello y que la deje decirle lo que tiene para decirle, y Freud reacciona consintiendo a 

ello. Recuerdo un paciente que atendía hace muchos años que cada vez que tenía un fallido 

o contaba un sueño, yo le preguntaba: “¿Qué se le ocurre con esto?” y él me decía: “Ahora 

que usted me pregunta, no se me ocurre nada”. 

Freud hace silencio y durante un segundo a Reik le viene un súbito mareo, “Leve, -dice- de 

poca intensidad, no comparable con aquellos ataques que duraban horas a veces, era solo 

una alusión a ellos”. Entonces Reik se escucha decir: “Ah, es eso. Freud sabía que yo 



recordaba la novela. Yo había escrito un libro sobre Arthur Schnitzler como psicólogo y se lo 

había dedicado a Freud”.  

Voy a leer brevemente el argumento de “El asesino” de Arthur Schnitzler para que se entienda 

la intervención de Freud. Esto es importante, Reik había escrito un libro: “Arthur Schnitzler 

como psicólogo” y se lo dedicó a Freud. Es decir, Freud sabía esto y Reik obviamente 

también. El argumento de la novela “El asesino de Schnitzler es el siguiente:  Alfredo es un 

hombre joven y rico y tiene una relación con Elisa, pero Alfredo conoce a Adela y se enamora 

de ella. Quiere casarse con Adela pero no se anima a decírselo a Elisa. Se entera de algo 

que Elisa nunca le había contado, que tiene problemas cardíacos. Alfredo se reúne con el 

padre de Adela para pedirle la mano, todo esto a espaldas de Elisa. El padre de Adela pone 

como condición que Alfredo pase un año viajando para poner a prueba su amor. Durante ese 

tiempo no habrá ninguna correspondencia entre los amantes. Si al cabo de un año se siguen 

amando el padre no se opondrá a la boda. Alfredo inicia el viaje con Elisa. Pasan muchos 

meses en distintos países. En Italia Elisa tiene un ataque cardíaco, se recupera y Alfredo 

siente un profundo odio en ese momento por Elisa y desea a Adela. En el barco, a su regreso, 

Elisa tiene varios ataques y el médico aconseja a Alfredo ahorrarle esfuerzos a Elisa, pero 

ella igual quiere tener relaciones. Alfredo tiene que admitir ante sí mismo su secreta 

esperanza y así llegan a Nápoles. Alfredo no encuentra ninguna carta de Adela a quien le 

había pedido por favor que le escribiera. Alfredo se siente decepcionado y siente que ya no 

puede vivir sin ella, piensa en confesar la verdad a Elisa pero teme que una confesión tan 

directa podría tener consecuencias fatales. Preocupado por sus pensamientos, Alfredo 

camina por la plaza cuando de pronto se siente mareado y próximo al desmayo se deja caer 

sobre un banco hasta sentirse mejor. Alfredo decide matar a Elisa, la envenena para quedar 

en libertad. Elisa muere pocos minutos después de tener relaciones sexuales. Al regresar a 

Viena ocurre que Adela se ha comprometido con otro hombre. En el final Alfredo muere en 

un duelo y así encuentra expiación por el asesinato.  

Ahora podemos considerar la interpretación de Freud: “¿Conoce usted la novela de Arthur 

Schnitzler?”. Reik dice que el primer efecto fue de confusión, un estado de mareo leve que 

es el momento de identificación con Alfredo, para pasar a un segundo momento donde él 

elabora una vaga comprensión de lo que le había estado pasando, entonces dice que este 

es un momento de reorientación, que lo tranquilizó y le permitió establecer una distancia 

respecto de esta identificación con Alfredo. 

Dice Reik: “Freud debe haber sabido desde mucho tiempo antes de la última sesión el 

significado inconsciente de mis ataques. ¿Por qué esperó tanto, por qué lo relacionó con la 

novela de Schnitzler?”. Entonces dice: “Si me hubiera dicho, usted quiere que su esposa 

muera para poder casarse con esa otra joven, me hubiera resultado chocante y no le hubiera 

creído”. Entonces, dice que el efecto sorpresa es esta intervención que hace Freud por una 



vía indirecta, como un desvío, como una digresión y aclara que evidentemente, Freud no 

eligió la intervención que en realidad fue una respuesta inconsciente a su propio relato.  

Cité al principio la pregunta de Lacan de cómo trabajaba Freud, es en el contexto en el que 

Lacan habla de una burocratización del psicoanálisis respecto de las reglas técnicas y lo que 

destaca Theodor Reik es que esta intervención de Freud no fue prescrita por una conducta 

técnica, no fue una intervención mecánica. Y dice algo muy llamativo: “No dio una explicación 

directa, inmediata. Dejó que él mismo la encontrara por sí solo, como un padre que no lleva 

al niño hasta la puerta de la escuela sino hasta la esquina para que el niño complete el camino 

solo sin temor”. 

Tenemos acá una versión distinta a la que había aparecido en el caso de Kardiner, cuando 

Freud le había dicho a Kardiner que había varias cualidades que lo descalificaban como un 

gran analista, porque era mucho el padre. Acá tenemos otra versión. El efecto de la 

intervención de Freud, dice Reik, le produjo un efecto alentador y de tranquilidad y nunca más 

se repitieron estos ataques.  

Si, como decía hace un rato, el deseo es incompatible con la palabra, esta intervención de 

Freud breve, concisa, casi sin palabras pone de manifiesto el ajuste de Freud a la estructura 

del deseo. Es una operación que hace Freud donde no interpreta el deseo extrínsecamente, 

sino que es una operación intrínseca al deseo, es decir, opera con el deseo sin palabras. 

Lacan define en RSI la interpretación como un decir silencioso.  

Para terminar, mientras estaba preparando esta presentación, me encontré con un texto de 

Theodor Reik que se llama “La significación psicológica del silencio” que termina así: 

“Beethoven observó cierta vez que lo más importante de la música no reside en las notas. 

Tampoco en el análisis es lo hablado como tal lo más importante. Más esencial nos parece 

saber conocer lo que calla el hablar y lo que dice el silencio”.  

 

Marta Nardi 

Buenas noches. Quería agradecer a la Secretaría la invitación a participar de esta mesa y el 

encuentro con un autor que no había leído y que la verdad me apasionó. Debo confesar que 

me acordé, hablando de confesión, que cuando tuve la oportunidad de estar en Viena y en el 

consultorio de Freud, la casa y consultorio de Freud, hice una tontería y fue simular que 

tocaba el timbre en el consultorio de Freud. Aclaro que muchos me siguieron en esta tontería 

no fui la única. O sea, que la preguntaría sería, cómo ser paciente de Freud, cómo sería ser 

paciente de Freud queriendo ser un psicoanalista.  

Creo que este autor demuestra una pasión y un compromiso con el psicoanálisis que 

realmente podremos imitar, sostener y continuar. El psicoanálisis es su vida, dos guerras 

mediante, y en el exilio, el psicoanálisis sigue siendo su vida. Un compromiso que va más allá 

incluso de la vida privada. Si ustedes lo leen, van a ver que él practica muchísimo el 



autoanálisis, considerando que no es suficiente, que el análisis tiene que ser con otro pero la 

asociación libre que lo toma aún fuera de la sesión la vuelca en sus libros, exponiéndose, 

hasta cierto punto, exponiéndose con mucho coraje. Porque para él un psicoanalista tiene 

primero que pararse frente a la vida y después sentarse a escuchar pacientes. El pararse 

frente a la vida implica un estricto contacto con aquellas zonas más oscuras de la 

personalidad, para eso se necesita coraje. Siendo que los neuróticos parece ser que en la 

mayoría de los casos, carecemos bastante de ello. 

Yo tomé otro libro, porque hace un tiempo Jorge Linietsky me acercó el libro Escuchando con 

el tercer oído pero como estaba en inglés dije, es muy complicado. Lo empecé a leer ahora y 

realmente se lee bien y es apasionante. Ya había hablado con Agustin que tomaba este libro, 

yo tomé este otro, con descubrimientos realmente muy interesantes, por ejemplo toda la 

relación de Freud y Goethe. Escuchándolo recién me acordé de algo que relata acá en este 

libro, que es el recuerdo infantil cuando tenía 9 años Reik, que unía a Ella, a Goethe y al 

padre, el padre quería que fuera tan buen escritor como Goethe y él ya estaba enamorado 

de Ella. Cualquier interpretación al respecto sería psicoanálisis aplicado pero es muy 

interesante esta honestidad intelectual.  

Está muy bueno leerlo también porque uno aprecia la labor de Lacan en torno a tomar todos 

estos elementos que yo voy a contarles, que yo se los puedo contar porque hay un Lacan 

que hizo de esto un discurso sino hubiera quedado en la mera anécdota. Hay muchas cosas 

que vamos a escuchar o que yo leí, que me parecía, esto Lacan lo hace pero ya fue dicho, 

no, esto es puesto en discurso por Lacan. Es decir, le busca un ordenamiento lógico porque 

sino esto se hubiera perdido como anécdota o curiosidad.  

Después vamos a ver lo que implicó para este hombre analizarse con Freud. Si, como decía 

Agustín se lo llamaba como pseudo Freud porque lo copiaba. Ustedes leen el relato de sus 

problemas con Ella, leen El hombre de las ratas y no hay mucha diferencia. Hay un episodio 

que relata en relación al padre que hace recordar el recuerdo que narra Freud en “Un recuerdo 

de la Acrópolis”. La situación es la siguiente, Freud le deriva un paciente adinerado que se 

hospeda en el hotel Bristol, -lo pueden buscar en Viena está el hotel-, entonces este hombre 

le da a él una habitación. Él venía de una familia de condición media baja o sea que para él 

era todo un lujo estar ahí. Pero no se siente bien, tiene como una sensación melancólica, 

entonces en algún momento él escucha la voz interior que lo hace sentir culpable de poder 

tener estos beneficios que el padre no tuvo. A lo cual Freud le dice que él –Freud- desearía 

o sería de desear que alguna vez tuviera una conciencia esclerosada, que se le esclerose la 

conciencia moral. Es una intervención donde Freud apunta a lo que nosotros podríamos 

llamar ahora el sometimiento al goce de la voz que le recrimina ir más allá del padre por lo 

menos en términos de condición social.  



Lo interesante es que en una segunda visita a este hotel, a él le viene la frase “esta gente 

tiene precisamente demasiado dinero”. Acá él ubica la voz del padre, pero cómo la ubica. Le 

viene en dialecto vienés, imposible de reproducir para mí. Dice, mi padre jamás hubiera dicho 

esa frase pero el tono, la manera, las palabras, eso es la voz del padre. Quiero decir, fíjense 

cómo se desliza en relación a lo que nosotros llamaríamos lalangue pero acá tenemos un 

elemento muy importante, que de alguna manera ya nombró Agustín, que es la cuestión de 

la voz y el sonido.  

Voy a hacer un pequeño desvío porque él era muy amigo, muy cercano a Freud y en un 

momento intenta descifrar porque Freud se dedicó al psicoanálisis. Freud le dice que primero 

él empezó a estudiar medicina porque escuchó el relato de una obra de Goethe sobre la 

naturaleza, la encuentran la obra en Internet. Escuchó eso, que en realidad más que un relato 

científico es una serie de aforismos que forman un poema. Por ejemplo, “ella siempre está 

configurando nuevas formas -ella es la naturaleza- las que nunca han sido, las que han sido 

no volverán otra vez, todo es nuevo y nada es nuevo sino lo antiguo”. Otra, “ella crea 

necesidades porque ella ama la acción maravillosa que se produce, toda necesidad es un 

beneficio, rápidamente satisfecha, rápidamente renovada, cada nueva necesidad es una 

nueva fuente de placer, pero ella junto alcanza es un equilibrio”. Hay varias cosas que pueden 

resonar que Freud después tomó para su trabajo, digo resonar porque no sabemos bien qué 

le resonó. Quizás yo hablo de resonar porque he leído a Lacan. Quiero decir, ¿Freud se 

dedicó a la medicina porque amaba la medicina o porque escuchó a Goethe?  

Reik se formula esta pregunta. Porque Freud no quería a la medicina, porque en un momento 

estaba del lado de, lo que se llama en ese momento, la psicología. Por supuesto, siempre 

defendió que para ejercer el psicoanálisis no era necesario ser médico. Entonces él se 

pregunta cuál es el puente, cuál fue el puente que hizo que Freud pasará de la medicina a la 

psicología. Tiene que haber habido un conflicto interior porque él está convencido que todos 

los que se dedican al psicoanálisis, nos dedicamos al psicoanálisis, es por algún conflicto 

interior, dicho en los términos de él, yo creo que estaba bastante acertado.  

Dice que Freud era muy reservado con  su cosas privadas pero que un día caminando con él 

van a cruzar una calle y Freud lo agarra del brazo con cierta angustia y dice que recuerda su 

agorafobia infantil. Entonces, quizás podríamos decir aventurando una hipótesis que es el 

síntoma lo que le permite a Freud hacer el pasaje de un lado a otro. El síntoma entendido 

como algo que le dice algo a él, algo a descifrar. Esto es una especulación pero es posible.  

La otra cuestión que es interesante remarcar es la cuestión del sonido. Porque para Reik la 

interpretación no sigue la línea del saber. La interpretación sigue la línea de lo que él llama la 

intuición. La interpretación solamente se sostiene en la medida en que cada analista ha hecho 

una inspección profunda de sus zonas oscuras, cada analista, en atención flotante puede 

llegar a escuchar con el tercer oído lo necesario para interpretar. Esto que él llama intuición 



y dice que Freud mismo se llevaba más por la intuición que por el saber. El ejemplo que 

trabajaba Agustín es una manera bien clara de atención flotante. Lo que él llama intuición, 

nosotros con Lacan podríamos llamar deseo del analista. Esto es porque hay alguien que 

explica lógicamente lo que se llama intuición, lo que para Reik era intuición.  

Voy a relatarles un poco qué es lo que se entiende por el tercer oído, está tomado de 

Nietzsche. Les voy a leer un fragmento porque no tengo el manejo de Nietzsche como para 

decirlo fluidamente. “Las interpretaciones transicionales le conceden a las imágenes un lugar 

privilegiado -dice esto en El nacimiento de la tragedia- que es acompañado por la música 

como un complemento”. Entonces, el conocimiento empieza primero por la imagen y la 

música lo acompaña. Esto es una larga discusión en la danza por ejemplo. “Según Nietzsche 

la poesía lírica emerge como un acto previo a la escritura en el cual prevalece un ánimo 

musical. Una cierta atmósfera sonora anterior a las ideas poéticas que solo vienen después 

de que se ha tomado conciencia del sonido. Una voz inaudible que a pesar de que entra a 

través del órgano más abierto, el oído, tiene una intención poco clara. Una voz silenciosa que 

sabe comunicar pero también ocultar si no se escucha correctamente. Este sonido mudo sólo 

puede ser escuchado por lo que él llama el tercer oído”. Se le plantean algunas dificultades 

con el idioma alemán que dice que es muy duro y poco musical. “El silencio es el espacio en 

donde aparece por primera vez esa voz a la que el poeta debe escuchar con el tercer oído, 

el silencio es lo que hace visible el lenguaje”. O sea que el sonido es previo al lenguaje.  

Les aclaro que para Reik es el cuerpo todo el que es afectado por la escucha. Todo el cuerpo 

está comprometido, esto es lo que trabaja Lacan con el tema de la resonancia. ¿Por qué? 

Porque Lacan le da a esto que suena místico y que en algún momento inclusive Nietzsche 

mismo dice que es místico, Lacan lo relaciona con la pulsión y el objeto, entonces de mística 

pasamos a una lógica del discurso. Pero es muy importante este trabajo, esta visión de Reik 

en lo que hace al no saber en el momento de la interpretación.  

Hay dos cuestiones más que quería trabajar. Una es la sorpresa, la sorpresa por ahí nos 

queda para otro momento, otra es qué sería analizarse con Freud. Para este hombre era un 

nivel grande de exigencia. La sesión que relataba Agustín termina con la frase “lo habría 

creído más fuerte”. Frase que él después le repite a un paciente casi sin darse cuenta. “Lo 

habría creído más fuerte” en el sentido de la fortaleza yoica para enfrentar estas vicisitudes, 

estos oscuros deseos. En el caso del paciente era la muerte del padre y en el caso de Reik 

la de Ella pero habría que pensar  la conexión entre Ella, Goethe y el padre, podría ser 

también que estuviera en juego el deseo de la muerte del padre, no lo sé. 

Años después, porque él tenía como ejercicio la asociación libre, entonces está asociando 

libremente mientras escribe un libro, mira un cuadro, mira el cuadro de Arthur Schnitzler que 

tenía ahí que se llamaba igual que su hijo o su hijo se llamaba igual que él. La decepción que 

tiene por su hijo porque no estudia medicina y mientras está asociando piensa en la decepción 



que tiene Freud porque él no está escribiendo el libro que Freud espera que escriba  O sea 

que si bien haberse analizado con Freud era participar de una épica porque era participar de 

un descubrimiento con los síntomas, con las asociaciones, con los sueños, había que 

despejar este otro costado de analizarse con el maestro, con el creador, con el inventor. 

Quería trabajar también la cuestión de la sorpresa, brevemente. Es muy interesante la 

cuestión de la sorpresa porque él dice, ah era eso. Era eso que él ya sabía. La sorpresa tiene 

dos lugares de trabajo, por lo menos en Lacan, uno es en relación a la satisfacción. La 

satisfacción esperada en diferencia a la obtenida. Yo me lleve una sorpresa agradable al 

leerlo pensaba que por ahí era un plomazo y no. También la sorpresa como conexión con el 

inconsciente. ¿Por qué dice que la sorpresa da cuenta de la interpretación? Porque es la 

manera como el inconsciente se muestra a través de la negación. Yo no soy, ah yo no soy el 

qué dice eso, aunque yo lo sabía. Yo no soy el que dice eso hasta que yo soy el que dice 

eso, que es la caída del fantasma y es la caída de la significación fálica que dice que hay 

relación donde no la hay.  

Solamente una frase más que me encanto, la sorpresa da para mucho más. Le dice a Freud 

que muchos dicen que son freudianos, y Freud le dice en francés, no sé por qué en francés, 

yo no soy freudiano. Cualquier similitud con Lacan queda a cuenta de lo que escuchan. Nada 

más.  

 

Ana Laura García 

Abrimos el espacio de preguntas e intervenciones. Alicia Hartmann tiene una pregunta.  

 

Alicia Hartmann 

Agradezco mucho las dos presentaciones, la verdad que Reik para mí, siempre me gustó leer 

y pude leer un poquito de Escuchando con el tercer oído, realmente es un libro para recorrerlo, 

hay cantidades de ejemplos. Me quedé pensando en lo que decías de [inaudible] cuando se 

trabaja en Pegan un niño, hay algo vinculado al segundo tiempo, yo creo que ahí la confesión 

tiene algún espacio porque esa cuestión de la vergüenza en la confesión vamos a decir del 

fantasma. O sea que creo, no se sí lo consideraste o si está mencionado entre las 

posibilidades que está tomando Reik. Me quedé pensando en esto.  

Respecto a todo lo que desarrolló Marta me parece también esta cuestión, estaba pensando 

la sorpresa en El analista sorprendido. 

 

Marta Nardi 

Ese no lo leí.  

 

 



Alicia Hartmann 

Claro, porque en realidad lo que, justamente, me parece interesante pensar cuando uno 

ocupa el lugar del analista, que se da cuenta ahí, aparece la sorpresa. Aparece la sorpresa 

en el sentido de que aparece algo in-sabido que se produce ahí. No sé si lo consideraste por 

ese lado.  

 

Ana Laura García 

Adriana Hercman.  

 

Adriana Hercman 

Muchas gracias. Quiero agradecerles, la verdad que me gustó muchísimo, me gustó la 

elección del material, me gustó mucho. Recién respecto de esto, creo que el título de Reik es 

El psicólogo sorprendido, en esa época él hablaba así. Lo recordé en relación a elegir y a la 

elección de la Secretaría de trabajar con este material, que en La lógica del fantasma en las 

últimas clases me parece del seminario, lo toma a Reik, toma la cuestión de la sorpresa y es 

muy interesante porque me parece que se encuentra esto, algo así como, ojala hoy hubiera 

más analistas como Reik, como en aquella época que ante la aparición del inconsciente se 

sorprendían. Eso dejó de pasar y empieza a hablar de la resistencia de los analistas. Esto 

que el analista trabaja y analiza con su resistencia y esa posibilidad de sorpresa que pueda 

haber ante cada nueva irrupción del inconsciente, podríamos decir así. No me acuerdo bien 

pero él hace una metáfora como, no ve más allá de sus fronteras y la resistencia se ubica ahí. 

Entonces la sorpresa en relación a lo nuevo, estar a la espera de la contingencia como 

muchas veces lo hablamos, como entra la contingencia por el analista, estas cuestiones me 

parece que hacen a la cuestión de la intervención del analista, la interpretación, a muchas 

cosas muy importantes para trabajar y que efectivamente hay resistencia y cuando hay 

resistencia también es la posibilidad de la sorpresa para cada uno de nosotros cuando 

analizamos.  

 

María Gabriela Correia 

Buenas tardes, ¿cómo están? Les agradezco la presentación, me encantó el recorte que han 

hecho. Me quedé pensando en estos términos que están articulados, el silencio, la confesión 

porque quiero decirles que me han llevado a 30 años atrás y no a mi primer paciente, al 

segundo que he colocado en el diván.  

Me ha pasado algo muy curioso en ese momento, se trataba de una persona en donde en su 

historia había secretos, silencios, cosas que no podían decirse, una educación en un colegio 

de monjas. Y en el momento en que yo decido pasarla al diván y le enuncio la regla 

fundamental está 40 minutos, estoy en la sesión, absolutamente en silencio, le enuncio la 



regla y queda en silencio. Pasa el tiempo, corto la sesión y a la próxima semana o mejor 

dicho, me llama por teléfono me pide una sesión nueva y fue un efecto de sorpresa tanto para 

ella como para mí esto que había sucedido y a partir de ahí se inicia, yo creo, el análisis que 

duró 15 o 20 años luego. Y en donde ella había una frase que era “yo no me confieso” y a 

partir de esa primera sesión aparecen recuerdos de ella de su época del colegio de monjas 

donde había un silencio absoluto, se educó en un monasterio, pero aparecía esta frase de 

“yo no me confieso”. Pero estaba en relación a lo que ustedes estaban recién comentando 

acerca de lo fantasmático. Me evocó esa situación que me sucedió cuando estaba 

empezando a atender, en los inicios de la práctica. Me evocó esa situación de lo que a partir 

de ese silencio se produjo porque fue el inicio de un análisis.  

Marta Nardi: Estaba buscando una frase de este libro Escuchando con la tercer oreja es 

cuando él les habla a los futuros analistas y dice que es necesario coraje y que este coraje 

tarde o temprano va a vencer las resistencias de este mundo aburrido o insensible, la palabra 

da para las dos cosas, yo diría que en este caso está diciendo insensible. Me refiero a que si 

uno cae en el aburrimiento en las sesiones es que algo está pasando con el deseo. La 

sorpresa como traía Alicia es para ambos. Si se es insensible es que no hay registro del objeto 

a 

 

Intervención (inaudible.) 

 

Marta Nardi 

Por eso estaba diciendo, responde a lo que es el lugar del deseo del analista. ¿No les ha 

pasado a ustedes pacientes que uno supone que nunca van a asociar o que no vamos a 

encontrar nada en ellos para trabajar y de pronto aparece algo? Algo emerge porque uno está 

dispuesto a escucharlo, esa es la sorpresa. Nunca hubiera pensado que fulanito hubiera 

podido decir tal cosa, yo no lo hubiera pensado. Hay que trabajar la sorpresa, hay dos lugares 

preciosos uno es el seminario 14, el otro es el 15, donde hace la relación, no es para hoy, 

entre yo no soy y el pienso cosa, no es el tema pero es muy interesante.  

 

Intervención 

Es muy interesante como lo decís Marta porque en el texto Un trastorno de la memoria en 

acrópolis Freud se dice jamás hubiera sido que eso me fuese dado así.  

 

Marta Nardi 

Claro, nunca lo hubiera pensado. Es la manera como el inconsciente se muestra; otra “usted 

va a pensar que es mi madre pero no, no lo es”, es la negación discordancial la que hace 



posible que el inconsciente se articule. Jamás lo hubiera pensado, nunca lo hubiera esperado, 

etc.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 

No lo pensé desde Pegan a un niño. Lo que dice Reik es que Freud no lo escuchó desde una 

posición moral. Le contestó esto que comentó Marta “lo creí más fuerte”, respecto del yo 

fuerte o yo débil. Hay un momento en que Reik está en la guerra y conoce a una mujer, él 

está casado ya con Ella, conoce a una mujer que está en una situación de casi indigencia, 

muerta de hambre, él empieza a seducirla y ella finalmente se entrega a él. Pero él se sentía 

profundamente culpable porque se sentía que estaba haciendo algo, porque ella necesitaba 

que él le diera alimentos. Pero lo interesante es lo que él pesca, hay un comentario, yo decía 

que en el curso del 2011 que era en relación a la transferencia se habló del tema de la 

confesión, Osvaldo Arribas en una de las clases dice, en la confesión católica el que se 

confiesa, se confiesa para seguir pecando. Me parece que Freud pesca algo de esto y Reik 

lo dice, “ese intenso sentimiento de culpa se convierte en un incentivo inconsciente para 

repetir la acción”.  

Con respecto a lo que decía Adriana, vuelvo al seminario 1, esta burocratización, esta 

cuestión de la sorpresa, de lo nuevo que irrumpe ahí, hay una frase que me encanta del 

seminario 1 que es cuando va a plantear los esquemas ópticos dice, hay que volver a la física 

divertida, hay que volver al psicoanálisis divertido, esto lo dice en este contexto de 

burocratización, de las reglas técnicas, etc.  

 

Andrés Barbarosch 

Quería agradecerles mucho los trabajos, muy interesantes, creo que rescatan algo del espíritu 

de Reik como psicoanalista. En el medio de eso me acordé de un texto de Reik que se llama 

“El eco de los proverbios”, está en Treinta años con Freud, tiene mucha resonancia con lo 

que decía Marta. Él cuenta una anécdota de su infancia, donde el abuelo en la mesa familiar 

quería hablar y parece que nunca lo dejaban y se quejaba amargamente que si ya no había 

hablado y después se iba a morir nunca le iba a tocar hablar, y los jovencitos, los niños se 

reían y se burlaban del abuelo. Se llama El eco de los proverbios y él lo que dice es que las 

palabras del abuelo le volvieron siendo adulto, en otro momento, con un sentido potente, lo 

que marca de alguna manera es que el eco de lo que efectivamente dicho tiene más potencia 

que cuando fue efectivamente escuchado, hay como una relación donde el sonido se anticipa 

al sentido y el sentido viene del futuro. Creo que esto es muy interesante y la verdad que digo 

estos efectos de resonancia porque fue un poco lo que Marta trajo que me hizo hacer acordar 

de ese artículo.  

 



Marta Nardi 

Si, si.  

 

Intervención 

Muchas gracias por los trabajos. A mí se me ocurrió, lo primero era volver preguntarle a 

Agustin, qué le dijo Freud, algo así como que lo había mandado ese texto, no es lo que lo 

mandó a leer, pero algo le dijo.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 

“¿Leyó usted la novela El asesino de Arthur Schnitzler?” 

 

Intervención 

Claro, a ver si yo entendí bien. Él había escrito eso y lo que le pregunta Freud es simplemente 

si lo había leído.  

 

Marta Nardi 

Escribió sobre eso.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 

Casi sin palabras. 

 

Marta Nardi 

Es un, “¿te diste cuenta?” 

 

Intervención 

Si no entendí mal había algo con el tiempo, porque ya se tenía que ir. Quiere decir entonces 

que él no podía decir más que eso. A mí lo que me evocó esto es esta cuestión del penar de 

más de los neuróticos. Porque uno podría decir por qué tenía que estar en esa situación 

cuando en realidad de lo único que se trataba era de decir yo ya no estoy enamorado de vos, 

no había por qué llegar al asesinato.  

 

Marta Nardi 

Pero, ¿qué hace con el deseo de muerte? 

 

Intervención 



Pero justamente lo que me llama la atención es eso, con qué economía de recurso y con qué 

poquito tiempo lo deja, eso es válido para Reik que pudo aprovechar eso, porque no 

cualquiera podría aprovechar eso.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 

Laura.  

 

Laura 

Me encantó. Quería comentarles que cuando leí el texto me pareció también y te escuché 

Marta que nombrabas la cuestión de Reik, Goethe, el padre y Ella. Reik en su juventud había 

leído todo a Goethe y estaba como obsesionado con la lectura. Había hecho un escrito sobre 

Goethe y Federica en donde él había interpretado y la lectura que había hecho estaba ahí el 

deseo de muerte de Goethe sobre Ella. Entonces, la cuestión es que él muchos años después 

volvió a leer eso que había escrito y se había sorprendido de esa lectura que había hecho. 

Ese comentario quería hacer.  

Quería preguntarte, porque vos Marta habías hablado de la intuición y lo habías puesto en 

relación al deseo de analista, si podías retomar eso porque me perdí mientras estabas 

hablando, me gustaría.  

 

Marta Nardi 

En relación a la intervención de Freud, Reik había hecho un libro sobre la obra de Schnitzler 

y se lo había dado a Freud o sea que era sabido que lo sabía. Eso es muy importante porque 

nosotros muchas veces sabemos cosas y no las sabemos, hasta que no es dicho en el 

análisis, hasta que el analista nos lo marca.  

Es interesante lo que traes Laura porque la palabra que usa en inglés es hunch que es 

corazonada en realidad, yo use intuición, pero es corazonada y es con la tripa. La corazonada 

es de adentro, es hunch, es un compromiso. Yo digo, yo entiendo, que se podría, ahora, con 

Lacan, hablar del deseo del analista que no pasa por el saber, pasa porque te guía la 

asociación, la atención flotante, y te guía el deseo. Por eso hablé, me parece que con Lacan 

esto que es el hunch lo podemos traducir o podemos decir deseo del analista y está 

organizando en un discurso, hay una legalidad lógica para eso. Mientras que si te quedas con 

la corazonada o la intuición, te falla la intuición y qué haces. Es otra cosa, son dimensiones 

distintas. Partiendo de la corazonada se puede tomar deseo del analista, me parece.  

 

Agustín Muñoz Cabrera 



El silencio de Freud, cuando se menciona el caso de Psicoterapia de la histeria es que Freud 

deja vacante el lugar de la demanda, esa es la puesta en función del deseo del analista, es 

un modo de decirlo.  

 

Ana Laura García 

Tenemos dos preguntas de Miriam Allerbon y Mariano Flores, si las quieren hacer.  

 

Miriam Allerbon 

Primero agradecerles la actividad a ustedes dos que expusieron. Después, que me gustó 

mucho la metáfora de pensar el puente en relación al conflicto interior y lo que sería la 

posibilidad de que se arme un síntoma. Porque ahí es donde aparece la posibilidad de 

enganchar la cuestión lógica y dejar de lado esto Marta que decías de la intuición, qué 

hacemos si nos falla la intuición. Si tenemos la lógica es un poco más factible que se pueda 

hacer algo, entre ese conflicto interior y el deseo del analista. Quería agradecer y rescatar 

esto del puente, me gustó la metáfora.  

 

Marta Nardi 

Es la frase de Reik. A mí también me gustó.  

 

Ana Laura García 

Mariano, querés preguntar.  

 

Mariano Flores 

Era más que nada un comentario, un agradecimiento la verdad que es muy refrescante lo que 

eligieron, el hilo de Reik que transmite, me parece que transmite su relación al discurso del 

psicoanálisis, es siempre apasionante. Les agradezco porque me hicieron recordar y resonar 

en función de la sorpresa, se acuerdan que en La subversión del sujeto también Lacan habla 

de la sorpresa cuando dice para que no sea vana nuestra casa, la de los analistas, es 

necesario reducirlo todo a la función del corte en el discurso, allí sorprendemos al sujeto que 

nos interesa. Ahí articula la sorpresa que me hacía recordar también en el capítulo uno de 

Norberto de La dimensión clínica que él habla de la asimetría. Me parece que en esta 

sorpresa, en este corte que propone Lacan está articulada esta asimetría que plantea 

Norberto en la escucha del analista. La asimetría o el corte articulado en la escucha del 

analista. Como ustedes decían, como decía Agustín incluso la relación personal de ellos dos, 

de Freud y de Reik, hay mucho material, cómo logra Freud articular esto.  

La pregunta para Marta en relación a la intuición, si se puede pensar como algo de 

inconsciente a inconsciente, se me ocurría, lo digo así. Gracias.  



Intervención  

Me acorde, no me acuerdo si lo dice Foucault o qué, la necesariedad de la confesión para 

confirmar la doctrina, por eso la Inquisición.  

 

Marta Nardi 

La obra de Genet, Los balcones.  

 

Intervención 

Es fundamental la confesión, para qué, para confirmar la doctrina.  

 

Marta Nardi 

Aparte te absuelve, por eso podés volver a pecar.  

 

Intervención 

Además es necesario porque… 

 

Agustín Muñoz Cabrera 

Te absuelve y queda intocado el sujeto, lo dice… 

 

Intervención 

Claro, y lo otro me parecía que podría encontrarse el padre en Freud respecto a Freud en 

Reik.  

 

Marta Nardi 

Inclusive Freud lo sostuvo económicamente mucho tiempo porque no tenía plata. Solo una 

cuestión Mariano, no creo que sea una comunicación de inconsciente a inconsciente, es el 

cruce de la atención flotante y la asociación libre. Si uno consigue ese cruce, Lacan dice, se 

produce el rayo de la interpretación, es ese cruce. Hay una cuestión en Reik que habría que 

trabajar que es la contratransferencia que en Reik era muy importante. Hay muchísimas cosas 

en este analista ¿Hay una pregunta más? 

 

Intervención (inaudible) 

 

Agustín Muñoz Cabrera 

Dice, me abstuve a eso.  

 

Intervención (inaudible) 



 

Intervención 

Esta cuestión de la intuición y el tercer, no sé si es oído u ojo, [el nombre de libro] El tercer 

oído o El tercer ojo, no La tercera oreja, ojo no, esa sería otra cosa.  

 

Marta Nardi 

Ese es el libro de Lobsang Rampa.  

 

Intervención 

Pensaba que esta cuestión de la intuición para mi estaba completamente ligada al sonido y a 

lalangue, esta cuestión de la letra. Una vez que uno puede, si es posible juntar el sentido de 

la lengua y de lalangue allí habría una posibilidad de una articulación nueva, que no haría 

falta simplemente quedar sometido a lo que sería la corazonada o a la intuición. Yo entiendo 

por lo que vos explicabas Marta que es algo que se siente o que se confirma si va por ahí o 

no, justamente si la lengua coayuda o sea viene a estar junto con eso, sino cómo haces.  

 

Marta Nardi 

Yo me refería al trabajo fundamental que hace Lacan de ponerle a esto una lógica porque la 

intuición en sí misma, qué lógica tiene. Ahora, si vos hablas del deseo del analista, el deseo 

tiene todo un trabajo en relación al deseo, me parece que entiendo lo que quiere decir Reik, 

que un poco era lo que traía también Agustín, terminar con el saber que aplasta al que habla. 

Entonces, escuchemos como sea y sigamos escuchando. Él tiene un capítulo en relación a 

la atención flotante que no tuvimos oportunidad de trabajar, escuchemos con atención 

flotante.  

En relación a tu equivoco cada vez que hablaba con él [Agustin] yo decía “el tercer ojo” 

entonces digo me traiciona la pulsión auditiva y la me atrae la pulsión escópica, ojos. Pero El 

tercer ojo fue un libro que era muy famoso en mi adolescencia porque pensábamos que era 

la apertura al pensamiento hindú, y que traía cuestiones novedosas pero no era tan así. 

 

Agustin Muñoz Cabrera 

Yo agradecí a las compañeras de Secretaría, a las compañeras del Directorio, pero me olvidé 

de agradecer a Marta por haber compartido el panel. Muchas gracias.   

 

Ana Laura García 

Damos por finalizado el panel.  

[Palabras de agradecimiento]  


